ﬁ? nlej

STPIMI

SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

MISSIO DEI

MISION EN PERSPECTIVA TRINITARIA
David J. Bosch

Programa : Licenciatura en Teologia Vespertino.

Ramo : BMI — Misiologia.

Profesor  : Rev. Oswaldo Fernandez Giles.

Alumno  :Aldo Valdenegro Sepulveda.

Fecha : 16 de julio de 2010.

Bibliografia : BOSCH, David J. “Missio Dei”. En Witness to the World. The Christian
mission in theological perspective. Londres: Marshall, Morgan & Scott,
1980, pp. 239-248.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

PRESENTACION

David Jacobus Bosch nacié en su casa afrikaner el 13 de diciembre de 1929, cerca del pueblo de
Kuruman en la provincia del Cabo en Sudafrica. Después de haberse educado en varias de las mejores
universidades de Europa, Bosch regres6 a Sudafrica en 1957 y comenzé su labor misionera entre los Xhosa,
en la regién conocida como Transkei. Fue alli donde durante nueve afios trabaj6 evangelizando aldeas
alejadas y estableciendo iglesias en lugares que solamente eran accesibles a pie 0 a caballo. Luego, a causa
de una dolencia lumbar, dejo esta labor e ingreso6 al campo docente para dedicarse a las labores de escribir y
de entrenar a pastores y evangelistas.

La labor misionera le ensefié a Bosch que, en primer lugar, debia amar y confiar en otras personas sin
importar su raza. Aprendi6é que debia considerarlos como sus colegas en la obra del reino de Cristo. En
segundo lugar, la labor misionera le ensefi¢ a integrar la teoria y la practica, y a construir su labor misionera
sobre un sdlido fundamento biblico y teoldgico.

En el transcurso de su vida, este erudito sudafricano de tradicion reformada publico seis obras, muchos
ensayos y materiales de educacién. Entre sus escritos, Mision en transformacion destaca como la mayor
contribucién que David Bosch haya dado al estudio de la misionologia.

Durante toda su vida, Bosch estuvo profundamente dedicado a la iglesia visible, a la que llama
“comunidad alternativa”, e hizo un profundo llamado publico para que se volviera a descubrir la naturaleza
misionera de la iglesia. Su preocupacion por la iglesia llevé a Bosch a dedicar mucha energia para superar el
debate denominado evangélico-ecuménico en la mision.

En una entrevista personal de J. Kevin Livingston al autor, el 8 de septiembre de 1986, Bosch comenta:

"En 1978, cuando estaba escribiendo Testimonio al Mundo, el tema evangélico-ecuménico era lo
que predominaba en mi mente. ... En mi caso, fue existencial. Tuve esta lucha personal en mi
mente teoldgica y en mi corazén existencial. No fue simplemente un intento por equilibrar los dos.
Yo estaba buscando un camino a seguir, mas allé de ambos."

El texto que ofrecemos a continuacion corresponde a un ensayo de traduccion del capitulo 23, titulado
«Missio Dei», de Witness to the World (Testimonio al Mundo), publicado en Londres en 1980. Esta obra es, en
gran parte, un intento por describir este tipo de ruptura debilitante en el protestantismo moderno y su alcance
misionero y proponer un camino a seguir.

Bosch llega a tener serios problemas con la Iglesia Reformada Holandesa de Sudéfrica, pues ésta
defendia el apartheid. A pesar de todo, permanecié como miembro de la iglesia hasta 1992, afio en que
fallecio debido a un accidente automovilistico.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

MISSIO DEl
MISION EN PERSPECTIVA TRINITARIA
David J. Bosch

En los capitulos precedentes nos referimos a la teologia de la misién —el fundamento, la motivacién, el
objetivo y la naturaleza de la comision de la Iglesia al mundo. Rastreamos el curso de la mision a través de
los siglos y establecimos que, en muchos periodos, la misién habia perdido su naturaleza esencial y se habia
convertido en poco mas que una expresién del espiritu imperante de la época 0 un mecanismo conveniente
para servir a grupos de interés. Vimos como se pervirti6 el fundamento, la motivacién, el objetivo y la
naturaleza de la misién y como se les sigue distorsionando en la actualidad. Llamamos la atencién sobre
elementos de falta de vision y unilateralidad, incapacidad de las personas de descubrir auténticas reflexiones
en los demas y la tendencia universal a absolutizar la opinion propia.

En este Ultimo capitulo pretendemos abordar nuevamente todo este problema, desde una perspectiva
ligeramente distinta, e intentaremos penetrar hasta el centro de una genuina reflexién teoldgica sobre la
mision. Haremos esto, en primer lugar, describiendo la misién como missio Dei, la misién de Dios.

La mision no tiene su origen ni en una Iglesia oficial ni en grupos especiales dentro de la Iglesia. Tiene su
origen en Dios. Dios es un Dios misionero, un Dios que cruza fronteras para llegar al mundo. En la creacion
Dios ya era el Dios de la misién, con su Palabra y su Espiritu como “Misioneros” (cf. Gn. 1:2-3). Asimismo,
Dios envi¢ su Palabra encarnada, su Hijo, al mundo. Y envi6 su Espiritu en Pentecostés. La mision es Dios
entregandose a si mismo, haciéndose hombre, despojandose de sus prerrogativas divinas y tomando nuestra
humanidad, viniendo al mundo, en su Hijo y su Espiritu.

De lo anterior, queda claro que el sujeto de la misién es el Dios Trino.! Durante muchos siglos en la
lglesia cristiana la palabra missio fue un concepto que se usé en relacién con la doctrina de la Trinidad, una
referencia a la mision del Hijo enviado por el Padre y del Espiritu Santo enviado por el Padre y el Hijo. Sélo a
partir del siglo dieciséis el concepto de missio comenzd a adquirir su connotacion moderna de Iglesia enviada
al mundo. Desafortunadamente durante mucho tiempo no se ha reconocido la diferencia entre el significado
original y el moderno de missio. Abraham Kuyper fue uno de los primeros te6logos en sefialar este asunto de
manera explicita. También Warneck aludié a un fundamento frinitario de la misién en Evangelische
Missionlehre. Karl Hartenstein vio las implicancias de esto y las abordé mas ampliamente, primero en 1933 y
luego, particularmente, en su contribucién a la conferencia de Willingen (1952) en donde se introdujo el
concepto de missio Dei. La Mision no es, como lo planted Karl Graul hace mas de un siglo, “el camino
apostdlico de la Iglesia a la Iglesia”, sino el Dios Trino viniendo al mundo.

Tanto catdlicos romanos como protestantes suscriben hoy a esta vision. Nos hemos trasladado desde una
misionologia eclesiolégica a una misionologia trinitaria. Sin embargo, hoy existe el peligro de que la doctrina
de la Trinidad funcione sdlo de manera vaga y abstracta en la Iglesia, la teologia y la mision. Por tanto, se
hace necesario elaborar mas detalladamente lo que entendemos por un fundamento trinitario de la misién.

La mision tiene su origen en el corazén paternal de Dios. El es la fuente que mana amor. Este es el origen
mas profundo de la misién. No es posible penetrar mas hondo: la mision existe porque Dios ama al hombre.
Cuarenta y seis veces s6lo en el Evangelio de Juan, Jesis nos dice que el Padre lo ha enviado;

T A este respecto véase especialmente Lesslie Newbegin, The Relevance of Trinitarian Doctrine for Today's Mission (Edinburgh
House, Londres, 1963) y J. Lopéz-Gay, “Trinitarian, Christological and Pneumatologicasl Dimensions of Missions”, Omnis Terra, n° 87
(Nov. 1977), pp. 14-27.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

frecuentemente agrega que lo ha hecho para la salvacién del mundo. Varias parabolas tratan el mismo tema.
La base de la misién es el agape (amor) de Dios o su karis (gracia-amor). “Asi manifesté Dios su amor entre
nosotros: en que envié a su Hijo unigénito al mundo para que vivamos por medio de él” (1 Juan 4:9; cf. Ro.
8:32). “Porque tanto amé Dios al mundo...” (Juan 3:16).

En lo que acabamos de decir, de hecho ya hemos tocado el papel y la importancia de la segunda Persona
de la Trinidad. Fue Karl Barth en particular quien basé la mision no sélo en la doctrina de la Trinidad, sino que
mucho més especificamente en la cristologia. Con esto intenté cortar de raiz la posibilidad de una
interpretacion especulativa de un fundamento de la misién en la Trinidad. La encarnacion, muerte y
resurreccidn nos obligan a tomar en serio a la historia y asi también a la mision como participacion histérica
en este mundo. En la cruz Dios demostré que tomaba en serio al mundo, en cuanto él juzg6é al mundo. Pero
no sdlo juzgd al mundo; en la cruz, asi como en la encarnacion y la resurreccion, reclamé el mundo para su
Reino, reconcilié al mundo consigo mismo. Con la sefial de la cruz, simbolo del juicio y la reconciliacion, la
lglesia es enviada al mundo. Asi que la misidn tiene claramente una base trinitaria, pero de modo tal que tiene
una concentracion cristolgica, porque es precisamente la cristologia la que acentla la entrada (la misién) de
Dios en el mundo.

La misién representa una nueva dimension del compromiso de Dios con el mundo. Mas aun, es el
compromiso final y definitivo de Dios. Desde que Cristo vino ya no podemos esperar una salvacion distinta a
la que él inauguré. Tampoco podemos esperar otro salvador. Jesis como misionero es a la vez el modelo
para nuestra mision (la encarnacion) y su fundamento.

El fundamento trinitario de la mision se manifiesta alin mas en la pneumatologia. El Espiritu no reemplaza
a Cristo, su presencia es la presencia de Cristo. La misién del Hijo continia en la mision del Espiritu y se
concreta por medio de la mision de los discipulos en el mundo: “Como el Padre me envi6é a mi, asi yo los
envio a ustedes”. Luego sopld sobre ellos y les dijo: “Reciban el Espiritu Santo.” (Juan 20:21-22).

De este modo, la cristologia, la pneumatologia y la misionologia son puestas en la mas estrecha relacion
posible. En el bautismo de JesUs en el rio Jordan, el Espiritu reveld inmediatamente el caracter misionero del
ministerio de Jesus. Al final de su vida terrenal, JesUs les prometi6 a sus discipulos su Espiritu en el marco de
su comision misionera (cf. Lucas 24:49; Hechos 1:8).

El Nuevo Testamento revela, particularmente en las epistolas paulinas, no solo la direccion externa del
Espiritu sino también su direccién interna en su participacion en la santificacion de los creyentes y la Iglesia.
En un principio, se entendia que estos dos aspectos establecen una relacién dinamica. Mas adelante, el
primer aspecto, en términos practicos, fue ignorado. A partir del segundo siglo el énfasis recayé casi de
manera exclusiva en el Espiritu como “posesion” del creyente y de la Iglesia. Su labor era purificar e iluminar a
los creyentes. En la liturgia de las iglesias orientales en particular, se convirtio en el Espiritu de verdad, luz y
vida. La Reforma introdujo un limitado grado de modificacion a este respecto. En vista de que algunos
fanaticos aseguraban recibir revelaciones especiales del Espiritu, los reformadores tendieron a considerar al
Espiritu Santo casi exclusivamente como Aquel que interpreta las Escrituras, el exégeta que guiaria a la
iglesia a toda verdad.?

Aunque la dimensién misionera de la pneumatologia fue redescubierta en la época del surgimiento del
movimiento misionero protestante en el siglo dieciocho, no desempefié un papel significativo en la teologia
protestante. La pneumatologia continué transitando por avenidas mas o menos tradicionales. Roland Allen fue

2 Cf. F. W. Dillistone, “The Holy Spirit and the Christian Mission”, en G. H. Anderson (ed.) The Theology of the Christian Mission, pp.
269-80.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

uno de los primeros en protestar contra esto. Posteriormente Harry Boer realizé un exhaustivo estudio sobre
la estrecha relaciéon que existe entre el Espiritu Santo y la mision.® En lo que respecta a la teologia
sistematica, fue especialmente Karl Barth en el cuarto volumen de su Church Dogmatics, en el que abordé la
soteriologia, quien analiz6 la dimension misionera de la pneumatologia. Berkhof sefiala acertadamente que,
de acuerdo con el Nuevo Testamento, el Espiritu Santo no es primordialmente una fuerza institucionaria o
interna, sino histoérica. Debemos darnos cuenta, dice, que esta tercera persona de la divina Trinidad “expresa

que Dios es una persona en su actividad dirigida hacia fuera”. “El nombre del Dios-en-accién hacia el mundo
es: Espiritu”.4

LA CONCESION QUE DESTRUYE EL SUENO

Dado su fundamento frinitario, la misién cristiana es siempre missio Dei. Esto significa —como hemos
indicado en el capitulo anterior— que la mision es la obra de Dios de principio a fin. En el transcurso del
tiempo, el concepto de missio Dei sufri6 una metamorfosis. Se vio reducido a un mero prefacio teoldgico de
un texto antropoldgico. Dios se convirtié en una figura deistica anémica, el gran descubridor e iniciador de la
mision que, sin embargo, emprendio la retirada, dejando la ejecucion de su misién en manos de su personal
en terreno.® De esta manera, la misidn pasé a ser nuestro emprendimiento, dependiente de nosotros, y
nosotros debiamos incentivarnos a realizar esfuerzos y sacrificios cada vez mayores. Fue entonces cuando la
mision pasé del area del evangelio al de la Ley.

Fieles a la intencion original de Hartenstein debemos sostener que la mision esta relacionada con el
Reino de Dios, que existe sobre la base de una expectativa de ese Reino y que la salvacidn perteneciente a
ese Reino es obrada por Dios mismo.

Esto implica que nuestros logros misioneros nunca pueden ser el criterio para evaluar la missio Dei. Si asi
fuera, y en vista de la lentitud con que va tomando forma el Reino, podriamos caer en la tentacion de elaborar
técnicas instantaneas para acelerar el Reino. Este es un peligro real cuando concebimos el Reino como
exclusivamente trascendente, pero también cuando lo entendemos como algo de este mundo. Sin embargo,
es mayor el peligro en este ultimo caso.

Cada vez que perdemos de vista la naturaleza meramente relativa y variable de este mundo y actuamos
como si fuera perfectible, le damos la espalda al Reino divino y volvemos la mirada hacia el mundo pasajero.
Después ponemos en marcha los programas que nosotros mismos hemos disefiado, con los planes que
nosotros mismos vamos a ejecutar. Luego con toda facilidad exclamamos euféricos: “jEureka!”, creyendo que
nuestro programa finalmente se esta haciendo realidad. Esto no nos permite ver las llagas del pecado que
desfiguran hasta la mas perfecta comunidad humana. Facilmente nos jactamos de que lo que estamos
haciendo no es otra cosa que la obra de Dios. Nuestra mentalidad de cruzada exige que toda la sociedad sea
recreada a nuestra imagen. Nuestra religion se torna un mecanismo para controlar a Dios. La salvacién se
hace dependiente de la correcta actividad religiosa, moral y politica y nos olvidamos de que “los principados y
potestades” no seran definitivamente destronados antes de que Cristo vuelva. Somos incapaces de reconocer
la trégica imperfeccion de hasta la mejor de nuestras iniciativas.

3 Cf. R. Allen, The Ministry of the Spirit (Eerdmans, Grand Rapids, 1962), y H. Boer, Pentacost and Missions (Lutterworth, Londres,
1961).

4 H. Berkhof, Christelijk Geloof (Callenbach, Nijkerk, 1973, pp. 346-9 (traduccion nuestra).

5 Cf. J. C. Hoekendijk, citado por D. Manecke, Mission als Zeugendienst (Brockhaus, Wuppertal, 1972), p. 113.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

Todo esto de ninguna manera sugiere —y lo decimos con el mayor énfasis posible— que podemos
simplemente desentendernos, argumentando que en Ultima instancia todo viene de Dios y que no hay nada
que podamos cambiar. El escape del quietismo estd por principio clausurado para nosotros. El activismo y el
quietismo, después de todo, adolecen de la misma presuposicion: que si Dios actua, el hombre esta relegado
a la trastienda, y si el hombre actua, interfiere en la actividad de Dios. Ambas perspectivas consideran a Dios
y al hombre como competidores.

De modo que nuestra descripcion de missio Dei en ningin sentido implica que podemos contemplar
pasivamente mientras “Dios solo” actua. No podemos rehusar combatir la injusticia social fundamentados en
las palabras de JesUs en Marcos 14:7 (“A los pobres siempre los tendran con ustedes”), porque €so no seria
mas que una distorsién del evangelio. Precisamente porque el Reino se ha avizorado, no podemos renunciar
a dejar las cosas como estan. Precisamente porque creemos que todo viene de Dios, debemos dedicarnos
sin reservas a su mision en el mundo.

Existe la tendencia entre los cristianos a contentarse con metas limitadas y expectativas moderadas. Esta
posicion sobria y realista tiene sus méritos. Después de todo, nuestros emprendimientos misioneros sélo
seran exitosos en parte. No todas las personas aceptaran el evangelio. No se eliminara toda la maldad, la
injusticia y la explotacién. No deberiamos por tanto —asi dice el argumento— apuntar a las estrellas o sofiar
con utopias, sino mas bien conformarnos con concesiones.

Krass nos informa que él también estuvo tentado a adherir a esta posicién. Pero, continta, escuché de
nuevo a van Ruler y ofros y, observando mas detenidamente esta perspectiva ‘realista”, supo que “...
representa la concesién que matarad el suefio. Desde el momento en que nuestra esperanza admite
concesiones —tan pronto dejamos de aspirar a las «vastas transformaciones» que la Biblia nos dice que
debemos esperar—... en ese momento, confesamos nuestra duda de que Cristo es verdadero Rey;... en ese
momento, comenzamos a situar la transformacién en el futuro lejano, la fiesta de bodas escatoldgica en el
tiempo de la segunda venida™.é Pero entonces ya no podemos hacer la peticion del padrenuestro: “Venga tu
reino. Hagase tu voluntad en /a tierra como en el cielo”. Ofrecer esa oracién, implica creer que los cristianos
marcan una diferencia en este mundo, que las cosas no deben seguir como estan. Implica tener una visién de
una sociedad y trabajar por ella como algo alcanzable. En otras palabras, significa comprometernos con la
misién de Dios en el mundo y llamar a la gente a la fe en Cristo, no s6lo para que canten himnos en la iglesia,
sino mas bien para que ellos —la comunidad de aquellos que han gustado un anticipo de la perfeccion—
participen en la mision de transformar el mundo.

FE, ESPERANZA'Y AMOR

Es una concepcion errada considerar la misionologia como una subdisciplina teoldgica, un extra
dispensable, un campo especial de estudio para quienes desean realizar labores misioneras en paises del
Tercer Mundo. Después de muchos siglos gradualmente hemos comenzado a comprender que la Iglesia es
esencialmente misionera, o no es la Iglesia de Jesucristo.

Este “descubrimiento” no es sélo fruto de una reflexion teolégica mas profunda. Se debe también, al
menos en parte, al hecho de que la Iglesia de Occidente ha perdido su posicion dominante y ha comenzado a
percibirse a si misma como Iglesia-para-otros. Feitse Boerwinkel menciona varios cambios importantes en la
imagen y el papel de la Iglesia en Occidente, especialmente dada la forma en que estos cambios se han

6 A. C. Krass, “Calling the Nations to Faith and Obedience”, Milligan Missiogram, vol. 4, n° 4 (Verano 1977), p. 21. Véase también su
Five Lanterns at Sundown (Eerdmans, Grand Rapids, 1978).



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

manifestado desde 1945. La poderosa Iglesia de antafio se ha convertido en una pequefia comunidad. En vez
de perseguir a las “sectas” se ha entablado un dialogo con ellas. Hechos como los ocurridos en la Alemania
nazi nos han preparado para el didlogo y los proyectos de trabajo conjunto con los judios. Se ha producido un
distanciamiento critico entre la Iglesia y el estado. Ya no se da por sentado que todos los occidentales son
miembros de una iglesia. Se ha desarrollado una nueva teologia de la esperanza y la expectativa. Los dones
pentecostales y los oficios carismaticos han revivido. Las riquezas materiales de la Iglesia han sido blanco de
crecientes criticas. Y Jesus de Nazaret se ha convertido nuevamente en el centro de interés, aun en circulos
extra-eclesiasticos y no-cristianos.”

Estos acontecimientos conllevan varios cambios en la misidn y la misionologia. En el pasado la mision se
interesaba casi exclusiva en el *hombre religioso”, en el sentido de que éste era considerado como adherente
de una religion no-cristiana. Hoy el énfasis se ha trasladado cada vez mas hacia el hombre secularizado. El
frente misionero hoy esta en todos lados, ya no Unicamente en la solitaria avanzada misionera en territorio
pagano. La totalidad de nuestra vida en el mundo es vida-en-mision. La Iglesia en el mundo sélo es Iglesia en
la medida en que tiene una dimensién misionera. “La iglesia peregrina es misionera por su misma naturaleza.”
(Vaticano II: Decreto Ad Gentes).

La Iglesia le debe al mundo fe. En su mision la Iglesia llama a la gente a la fe en Cristo, “para que los que
viven ya no vivan para si, sino para el que muri6 por ellos y fue resucitado” (2 Co. 5:15). Como miembros de
la Iglesia, sabemos que Dios nos ha reconciliado consigo mismo por medio de Cristo, nos dio el “ministerio de
la reconciliacion” (5:18) y nos ha encargado “el mensaje de la reconciliacion” (5:19). Como embajadores de
Cristo, nos dirigimos a las personas como si Dios les pidiera por medio de nosotros y les rogamos:
“iReconciliense con Dios!” (5:20). Hacemos esto porque el amor de Cristo nos obliga (5:14).

Estas exhortaciones a la fe no se emiten desde las alturas de la superioridad sino desde las
profundidades de la solidaridad. En esto somos meros mendigos que le dicen a otros mendigos donde hallar
pan. Donde el emprendimiento misionero no se lleva a cabo en este espiritu, fracasa, aun cuando registre
muchos logros demostrables. De hecho, la primera responsabilidad misionera de la Iglesia no es cambiar al
mundo, sino cambiarse a si misma.

La Iglesia no tiene “derechos” que pueda reclamar para si. Es Dios quien por medio de ella reclama el
mundo para su Reino. La mision de la Iglesia en el mundo, por tanto, nada tiene que ver con la arrogancia, la
condescendencia o la autocomplacencia. Es posible ser docil y misionero al mismo tiempo; de hecho, es la
Unica manera de ser verdaderamente misionero. La Iglesia, por lo tanto, no tiene ninguna garantia de que su
testimonio sera aceptable o aceptado. Por el contrario, encontrara las mismas reacciones que experimentd su
Maestro. Ya sea aceptacion u oposicién, a menudo una mezcla de ambas.

Esto de ninguna manera implica vaguedad o vacilacién en la Iglesia. Esta tiene una comisién y un
mensaje Unicos, y tiene el derecho a continuar existiendo solo si lo que ofrece sigue siendo Unico.

La Iglesia le debe al mundo esperanza, tanto para este como para el tltimo y nuevo mundo. Puesto que la
lglesia sabe que es un testigo comisionado del nuevo orden venidero, debe ahora erigir sefiales del Reino.
Puesto que sabe que las puertas del infierno no prevaleceran contra ella, jpuede arriesgar lo imposible!
Porque ha oido a Dios decir; “jYo hago nuevas todas las cosas!” (Ap. 21:5) ella ya puede comenzar algo
nuevo. Nada puede permanecer inalterado. Satanas obtiene una tremenda victoria cuando se hace evidente
que aquellos que creen en Cristo muy frecuentemente se identifican con las estructuras pecaminosas de la

7 Cf. F. Boerwinkel, Einde of Nieuw Begin? (Ambo, Bilthoven, 1974), pp. 67-72.



SEMINARIO TEOLOGICO PRESBITERIANO

REV. JOSE MANUEL IBANEZ GUZMAN

sociedad y con los intereses creados de los poderosos. El cantico de alabanza de Ana (1 Sam. 2:1-10) y el
Magnificat de Maria (Lucas 1:46-55) hace largo tiempo deberian habernos convencido de lo contrario. Sugerir
que las cosas pueden seguir como estan, es la antitesis misma del evangelio. No es ofra cosa que una
negacion de la resurreccién de Cristo y de la inauguracion de la Nueva Era.

Alguien que sabe que un dia Dios enjugara toda lagrima, no puede aceptar resignado las lagrimas de
aquellos que hoy sufren y son oprimidos. Si creemos que un dia toda enfermedad desaparecera, no podemos
sino anticipar aqui y ahora la victoria sobre la enfermedad de individuos y comunidades. Si aceptamos que el
enemigo de Dios y del hombre, el diablo, sera definiivamente derrotado, no podemos sino comenzar
inmediatamente a desenmascarar sus estratagemas en los individuos, la familia y la sociedad. Creemos en
Dios no porque estamos desesperanzados del presente y el futuro, antes bien, creemos en el presente y el
futuro del hombre y del mundo porque creemos en Dios. Precisamente porque tenemos esperanza en las
cosas eternas y ultimas, tenemos también esperanza en lo temporal y provisorio.

No obstante, si la Iglesia quiere impartir un mensaje de esperanza al mundo, algo de esa esperanza y de
la nueva dispensacion debiera adquirir forma en la Iglesia misma. Ella es la “nueva humanidad” (Ef. 2:15)
surgida de judios y gentiles;® y el proceso que hace nacer la nueva humanidad se llama misién. Aqui son
derribadas en principio las barreras entre las personas y el “muro de enemistad que nos separaba” es
derrumbado (Ef. 2:14). Ha nacido un nuevo pueblo donde todos los que creen en Cristo son ‘la
‘descendencia’ de Abraham” (Ga. 3:29), donde nadie es juzgado segun “criterios meramente humanos” (2 Co.
5:16), donde todos son “uno solo en Cristo Jests” (Ga. 3:38), donde “jlo viejo ha pasado, ha llegado ya lo
nuevo!” (2 Co. 5:17), donde no hay més “extrafios y extranjeros” (Ef. 2:19).

La Iglesia le debe al mundo amor. El amor que ella ha experimentado debe pasar a los demés. El amor de
Cristo constituye el modelo y la medida del amor de la Iglesia por el mundo. EI amor de Cristo revel6 su mas
profunda dimension en la cruz. No ha de ser diferente con la Iglesia. La cruz es el sello distintivo de la Iglesia,
como lo fue de JesUs. Las pruebas de la identidad de JesUs fueron sus cicatrices. Por ellas, los discipulos
creyeron (Juan 20:20). Del mismo modo, por las cicatrices de la Iglesia, el mundo creera. Con demasiada
frecuencia muy poco de esto quedd de manifiesto en el pasado. La cruz fue el simbolo del poder y la victoria
de la Iglesia, no de sus debilidades, heridas y derrotas. Precisamente por esta razon la Iglesia en muchos
aspectos es juzgada por el mundo. Se ha olvidado de que ha sido llamada a vivir conforme al ejemplo de
Aquel que dijo: “yo estoy entre ustedes como uno que sirve” (Lc. 22:27).

La cristiandad, el corpus Christianum, ha colapsado. Muchos lo han lamentado; muchos lo siguen
lamentando. Pero, en realidad, es una liberacion. La Iglesia puede ahora una vez mas ser verdaderamente la
lglesia. De las ruinas del corpus Christianum se levanta el corpus Christi, el Cuerpo de Cristo, despojado de
su antigua seguridad, su confianza en si mismo y su megalomania. Precisamente en su mision la Iglesia
confiesa su culpa por la forma en que siempre ha intentado dominar el mundo. “La mision es... la penitencia
de la iglesia, que se averglienza delante de Dios y del hombre.” La mision es la-Iglesia-que-cruza-fronteras-
en-forma-de-sierva.

8 Cf. P. F. Theron, Die Ekklesia as Kosmies—Eskatologiese Teken (D. R. C. Bookseller, Pretoria, 1978), pp. 69-73.
9 J. H. Bavinck, An Introduction to the Science of Mission (Baker, Grand Rapids, 1961), p. 303.



